Dossier - Bernd Ulrich, Fritz Engel
Der verletzte Mensch

Wie kann es sein, dass wir alles iiber die Klimakrise wissen
und trotzdem so wenig dagegen unternehmen? Fritz Engel und
Bernd Ulrich haben eine Erkldrung. Sie hat mit Stolz, Ehre
und der Idylle der Normalitdt zu tun

MManche Fragen sind zu groB fiir einen Artikel, einen Autor
oder zwei; wahrscheinlich braucht man viele Jahre und viele
Menschen, um sie zu beantworten. Eine dieser Fragen lautet:
Wenn die existenzielle, dramatische und dringliche Krise im
Mensch-Natur-Verhiltnis wissenschaftlich so offensichtlich
ist, allenthalben besprochen wird und viele Mittel zu ihrer
Behebung zur Verfiigung stehen, warum geht die Menschheit
dann immer tiefer in diese selbstzerstorerische Krise hinein?

Warum verdrédngt sie, was sie fortwéhrend bespricht?

Bei der Suche nach einer Antwort stieBen wir auf einen
Aufsatz von Sigmund Freud. Der hat sich vor gut hundert
Jahren schon einmal mit der Frage befasst, was passiert, wenn
eine Erkenntnis auf psychische Abwehr triftt. In Eine
Schwierigkeit der Psychoanalyse von 1917 stellt er die Frage,
warum seine Ansétze auf so viel Widerstand stoflen, sowohl
bei Patienten als auch in der 6ffentlichen Wahrnehmung.

Zunéchst fiihrt Freud an, dass diese Art der Ablehnung nicht
beispiellos ist. Grof3e, revolutionidre Gedanken der
Vergangenheit hétten dasselbe Schicksal erfahren. Freud
spricht von den drei Kriankungen der Menschheit. Zunichst



die (Wieder-)Einfithrung des heliozentrischen Weltbildes
durch Kopernikus im 16. Jahrhundert, die den Menschen aus
seiner zentralen Stellung im Universum riickt: »Als sie aber
allgemeine Anerkennung fand, hatte die menschliche
Eigenliebe ihre erste, die kosmologische Kriankung erfahren.«
Als Zweites Darwins Evolutionstheorie im 19. Jahrhundert,
die dem Menschen gezeigt habe, dass er »nichts anderes und
nichts Besseres als die Tiere« sei. Darin besteht die
biologische Kriankung.Und schlieBlich, in einer
Selbstiiberhohung, die sich heute nur noch amerikanische
Tech-Milliardére erlauben wiirden, setzt sich Freud selbst als
den dritten groBen Revolutionér ein, der den Menschen die
empfindlichste aller Krankungen zufiigt: die psychologische
Krinkung, dass das Ich nicht Herr in seinem eigenen Haus ist,
sondern sich mit einem Es und einem Uber-Ich herumschlagen
muss.

Sicherlich ist vieles an Freuds Analyse nicht so evident, wie er
es darstellt. Man konnte auch mutmaf3en, dass es sich weniger
um Kriankungen des Menschen schlechthin handelt als um
solche des wei3en, christlich geprigten Mannes. So wird sich
ein Buddhist vermutlich weniger dariiber aufregen, mal ein
Affe gewesen zu sein, und eine Frau sich weniger dariiber
wundern, dass sie nicht im Zentrum des Universums steht.

Dennoch enthélt Freuds Erklarung einen wichtigen Gedanken:
Diagnosen und Analysen konnen neben ihrem sichtbaren
Inhalt auch eine teils verdeckte psychologische Wirkung
haben, die, bewusst oder unbewusst, Widerstand und
Abwehrreaktionen hervorruft. Die Erkenntnis kann
verstanden, aber nicht verdaut werden.

Was bedeutet dieser Ansatz fur die Klimakrise? Was steckt in



dem Worternebel, in den sich die Menschen hiillen, wenn es
ums Klima geht? Gibt es etwas darin, das uns als noch
bedrohlicher erscheinen muss als der Anstieg des
Meeresspiegels, das Elend der Korallenriffe und Wailder, das
Aussterben der Arten, die Zunahme von Krankheiten, die
Flucht von Abermillionen Menschen vor zu viel oder zu
wenig Wasser, die Verteuerung der Lebensmittel, die
Gefdahrdung der Demokratie durch 6kologische Zwinge?
Kurzum: Was konnte fiir uns Menschen noch schlimmer sein
als all das da drauf3en?

All das da drinnen.

Eine Krinkung setzt etwas zu Kridnkendes voraus. Alte
deutsche Worter wie Stolz oder Ehre fallen einem ein. Leicht
entziindliche Begriffe, die uns im Alltag eher fremd geworden
sind. Doch dass wir von ithnen nur noch wenig sprechen, heif3t
nicht, dass Stolz und Ehre, Demiitigung und Scham uns nicht
bewegen, dass sie nicht mehr unser Handeln beeinflussen. Im
Gegenteil, ihre Abwesenheit im Diskurs bei gleichzeitiger
Anwesenheit im Gemiit macht es schwieriger, Krinkungen als
solche zu bemerken, weil wir uns des Stolzes, der sich
gekrankt sieht, der Selbstbilder, die gefihrdet werden, nicht
mehr bewusst sind.

Unter der Oberfliache verletzt die vierte, die 6kologische
Krankung den Menschen in einer Weise, die dariiber
hinausgeht, was Sigmund Freud vor hundert Jahren analysiert
hat. Sie stellt alles infrage, was dem Menschen zu Stolz und
Ehre gereicht, sie versieht fast alle Erzdhlungen mit einem
Fragezeichen, die der moderne Mensch gern tiber sich selbst
verbreitet. Angefangen vom Gang der Geschichte liber den
Sinn des eigenen Lebens bis hin zum Hochgefiihl der



individuellen Fretheit.
1. Der Zweck heiligt nicht mehr

Menschliche Geschichte war lange an zwei Punkten
aufgehingt: einem Schopfungsmythos, der weit in der
Vergangenheit liegt, und einer Erlosung in der Zukunft, die
uns geschenkt werden muss, durch »Gottes Gnade« oder so.
Solche Mythen sind zentral. Sie werten die alltiglichen
Handlungen auf durch die Aussicht, dass sie einen Schritt auf
dem Weg zum Seelenheil darstellen. Arbeit ist auf diese Weise
nicht einfach eine notwendige Verrichtung, vielmehr wird sie
zu einem Beitrag in einer Heilsgeschichte veredelt.

Wie wichtig diese Einbettung in einen heilsgerichteten
Gesamtkontext ist, zeigt sich schon darin, dass mit der
Sakularisierung der Gesellschaften und der Abschaffung des
Himmels flugs neue Einbettungen entstanden. Mit der
Abschaffung eines Erlosers wurde nicht auch die Erlosung
abgeschafft. Stattdessen wurde das »Ziel« der menschlichen
Entwicklung verdiesseitigt. Im Kommunismus war das ein
moglichst bald zu erreichender paradiesischer Zustand der
Gesellschaft, im Kapitalismus ein nahezu unerschiitterlicher
Fortschrittsglaube, ein stetes the best is yet to come, »das
Beste kommt noch«. Zirkularitat oder Stagnation, geschweige
denn Riickschritte, darf es vielleicht hier und da geben, aber
nicht gesamtheitlich.

Zwar haben wir langst gelernt, dass unser Fortschreiten eben
nicht immer Fortschritt bedeutet, dass Kolonialismus,
Imperialismus und Kapitalismus nicht stets nur Heil bringen,
sondern auch Unbheil, dass Fortschritt nicht nur Himmel,
sondern auch Holle bedeuten kann. Und diese Lehren waren



schwierig. Aber sie widersprechen nicht dem the best is yet to
come.

Die Klimakrise jedoch beginnt es zu unterminieren, eben weil
sie sich mit keinerlei Heilsversprechen vereinbaren lisst. Sie
folgt aus keiner einzelnen Handlung, ergibt sich aus keinem
isolierten Dilemma, vielmehr ist sie selbst kumulativ, sie ist
die Summe, die mehr ist als ihre Teile. Einzelne Handlungen
konnen nicht mehr darauf hoffen, irgendwie doch Teil eines
Steigerungsprojekts zu sein. Stattdessen stehen sie im
Verdacht, zu einem gewaltigen Zerstorungswerk beizutragen.
Auf diese Weise wird die Klimakrise mehr und mehr zu einer
Art negativen Teleologie, the worst is yet to come. »Das
Schlimmste kommt noch.«

Die kumulative Zerstorung unserer Lebensgrundlagen tritt in
direkten Gegensatz zur kumulativen Anndherung an weltliche
Utopien oder jenseitige Erlosung. Durch ihre
naturwissenschaftlich exakte Messbarkeit steht sie zudem in
unmittelbarem Widerspruch zum bislang gemessenen,
konventionellen Wohlstands-Indikator, dem
Bruttoinlandsprodukt (BIP). Die globale Erwérmung,
gemessen in Grad Celsius, und der CO,-Anteil in der
Atmosphére, gemessen in parts per million, haben mindestens
dieselbe mathematische Dignitét wie das BIP — und stellen es
somit grundlegend infrage.

Der menschenfeindliche Zustand, auf den wir uns momentan
zubewegen, hat keinerlei illusorische oder religidse
Bestandteile, er ist nicht das Versprechen eines Zustands, der
einst Realitit werden konnte. Sondern eine bereits
existierende, tiglich eskalierende Wirklichkeit, die sich nicht
umdeuten ldsst, sondern allenfalls umgestaltet werden kann.



Zum ersten Mal ist unser Voranschreiten messbar — aber
weniger eine VerheiBung als vielmehr eine Quittung.

Die Darwinsche Theorie erschien den meisten Menschen
zundchst als Majestétsbeleidigung, bei genauerer Betrachtung
jedoch hielt sie auch eine recht hochmiitige Interpretation
bereit: Erst entwickelt sich die Natur bis hoch zum Menschen,
dann der sich zum Immer-besser-Menschen. Vielleicht stimmt
das auch irgendwann wieder, aber jetzt, zu diesem Zeitpunkt
in der Geschichte, ist es eine fadenscheinige Liige.

Das gilt auch fiir die Idee, das alte Steigerungsprojekt in neuer
Gestalt einfach weiterlaufen lassen zu konnen, wie es von der
neuen Bundesregierung vertreten und versucht wird. Fossile
Energie wird durch regenerative ersetzt, aber ansonsten: Kein
Auto fahrt weniger, kein Flug wird ausgelassen, kein Kotelett
verschwindet vom Teller.

Doch dieses Konzept geht weder energetisch noch vom
Ressourcenverbrauch her auf, schon gar nicht, wenn man den
Faktor Zeit mit einbezieht oder die zweite gro3e 6kologische
Krise neben dem Klima, das Artensterben. Welch ungeheure
Abwehrkréfte gegen die Krankung da unterwegs sind, musste
man auch erkennen, nachdem am 24. Februar eine fossile
Diktatur ein demokratisches Land in Europa iiberfallen hatte.
Selbst die offenkundige Fusion von Freiheitsschutz und
Klimaschutz hat die Abkehr von der fossilen Sucht nicht etwa
dramatisch beschleunigt, sondern erst mal zu einer hektischen
Suche nach anderen Dealern gefiihrt. Die Steigerung ist wie
ein Fahrrad, bleibt sie stehen, fallt sie um.

2. Der Generationenvertrag platzt



Die kleine Schwester der Teleologie ist die
Familiengeschichte. Den Kindern soll es einmal besser gehen,
so lautet der StoBseufzer, die Fanfare und das Versprechen
unserer steigerungsseligen und bis vor Kurzem
steigerungsgewissen Zeit. Man konnte natiirlich fragen:
Warum tiberhaupt? Oder auch: Bis zu welchem Level von
Wohlstand soll dieses Versprechen eigentlich gelten, und ab
wann schadet es Kindern nur noch, wenn es ithnen noch besser
geht als ihren Eltern, denen es wiederum besser geht als deren
Eltern und so weiter? Man konnte auch boswillig fragen, ob es
sich bei diesem Versprechen immerwéhrender
intergenerationeller Steigerung moglicherweise blof3 um eine
Ausrede fiir die eigene elterliche Gier handelt oder um eine
Beméntelung des eigenen Egoismus mit Kinderliebe.

Allerdings dndern diese Fragen nichts an der Wirkméchtigkeit
des Spruches. Gerade weil er so méchtig ist, wirkt es so arg
bedrohlich, wenn er sich nun immer schneller ad absurdum
fiihrt. Denn was niitzt den Kindern eine sichere Rente im Jahr
2070, wenn sich bis dahin die Erdatmosphére um drei Grad
erhitzt haben sollte? Was hilft es, wenn man genug Geld erbt,
um sich an jeden Strand der Erde legen zu konnen, es aber
wegen des ansteigenden Meeresspiegels keinen Strand mehr
gibt?

Mit solchen Fragen kollabiert nicht blo die Kiichentisch-
Teleologie der Familien, damit fliegt im Grunde der ganze
Generationen-Deal auf, weil die Kinder die Eltern nur sehr
schwer fiir die Welt ehren konnen, die sie ihnen da
hinterlassen.

3. Entwertetes Wissen



Die als grof3 gedachte Fortschrittsgeschichte der Menschheit
kann Trost, Stolz und Sinn geben — wenn man denn daran
glaubt. Die intergenerationelle Steigerung kann das auch —
vorausgesetzt, die Kinder und Enkelkinder »kaufen« diese
Erzdhlung. Als die dritte, die kleinste Form dieser Art von
Sinngebung kann die eigene Biografie dienen, wenn sie als
eine Geschichte vertiefter Erfahrung, wachsenden Wissens
tiber die Welt und akkumulierter Erfolge gelesen und erzéhlt
werden kann. I did it my way! Doch ist gerade diese
Geschichte besonders fragil. Einmal, weil sie ohne die beiden
anderen genannten Steigerungsgeschichten in der Luft héngt,
vor allem aber, weil die meisten Menschen in den alternden
Gesellschaften des Westens ihre wichtigsten und pragendsten
Erfahrungen im vergangenen Jahrhundert gemacht und in
jener Zeit einen Grofteil ihres Grundwissens iiber die Welt
erworben haben.

Diese Erfahrungen und dieses Wissen jedoch werden durch
das historisch neue Phidnomen einer eskalierenden Klimakrise
zu verstorend groen Anteilen entwertet. Die oft unter
intellektuellen und emotionalen Miihen aus den Katastrophen
und den Totalitarismen des 20. Jahrhunderts gewonnene
Regelkenntnis ldsst uns verloren dastehen. Zum Beispiel
kommt in der Klimakrise das Unheil nicht mehr aus den
Untaten machtiger verbrecherischer Individuen, sondern aus
der Untétigkeit durchaus gutmeinender Politiker. Und ein
Schritt in die richtige Richtung im falschen Tempo ist ein
falscher Schritt, weil sich in der Zeit des Zogerns immer noch
mehr CO, in der Atmosphére anreichert. Es kann auch
derjenige hysterisch sein, der angesichts der Gefahr nicht
schreit, weil Coolness nicht gegen Hitze hilft. Die Wahrheit
liegt nicht mehr in der politischen Mitte zwischen links und
rechts, sondern eher in der Mitte zwischen Politik und Physik.



Existieren nun solche neuen Regeln, und sei es nur zusitzlich
zu den alten, so ist die Versuchung grof3, sie abzulehnen, weil
sie einen erheblichen Teil der eigenen Lebensgeschichte
infrage stellen. Darin besteht die biografische Dimension der
Kréankung durch die Klimakrise. Oder, anders gewendet, eine
gewaltige Aufgabe, ndmlich sich das zusitzliche Regelwerk
dieses Jahrhunderts auch noch draufzuschaffen.

4. Eine neue biologische Enttduschung

Wenn die Darwinsche Krinkung darin liegt, dass der Mensch
»nichts anderes und nichts Besseres als die Tiere« ist, dann
ware es naiv, zu denken, dass damit auch heute noch unser
Naturverhiltnis voll erfasst ist. Biologisch stimmt es zwar,
dass wir aus der Natur kommen und dass wir immer Teil der
Natur bleiben — der Effekt, den ein Virus auf uns haben kann,
fithrt uns das téglich vor Augen. Aber wir sind auch der Natur
grofiter Zerstorer, ein rasender, riicksichtsloser Zerstorer. Der
Mensch ist nicht nur »nichts Besseres«, sondern etwas viel
Schlimmeres. Er ist weniger potenzielles Opfer von
Naturgewalten als Gewalttater gegen die Natur. Zunichst sind
nicht wir der Natur ausgeliefert, sondern sie uns. Erst im
zweiten Schritt sind wir es dann wieder doch.

Bemerkenswert sind hier erneut nicht so sehr die Fakten, jene
Zahlen, die festhalten, wie wir die Erde, ihre Flora und ihre
Fauna schidigen. Entscheidend ist, warum diese Fakten nicht
zu relevanten Anderungen fithren. Erneut lautet der Vorschlag:
weil sie in einen liberholten, der Realitit widersprechenden
Mythos verpackt sind. Einen Mythos, nach dessen Grundidee
der Mensch einer michtigen, gewaltigen Natur sein Uberleben
abtrotzen muss. Dabeli ist diese Natur in weiten Teilen schon



vermiillt, verparklandschaftet, verstidtert, versiegelt und
verhaustiert.

Ein miirber Mythos ohnehin: Jede gesunde Veganerin ist ein
Beweis, dass wir nicht mehr tdéten miissen, um zu leben.
»Hirte, um zu iiberleben« hat sich ldngst in Hérte gegen alles
Lebende verwandelt. Wieder zeigen uns die
wissenschaftlichen Prognosen, dass wir den Mythos geradezu
auf den Kopf gestellt haben. Versorgungssicherheit wird durch
unsere Ausbeutung der Erde nicht garantiert, sondern
genommen. Hungersnote und Wasserknappheit sind
garantierte Folgen des Klimawandels.

Und doch werden gegen alle Offensichtlichkeit weiter die
Rituale aus einer Zeit gelebt, als der Mensch sein Uberleben
tatsachlich der Natur abtrotzen musste, als Reiten noch
Fortbewegung und nicht Sport, als Jagen noch
Nahrungsbeschaffung und nicht Zeitvertreib war, als man
Fleisch vielleicht wirklich als Proteinquelle brauchte.

Rituale des Uberlebens, des »Sich-der-Natur-Widersetzens,
geraten nun zu Ritualen der Uberlegenheit, der Ausbeutung,
der Vergewaltigung. Doch was ist unnétige Gewalt gegeniiber
Wehrlosem, was soll diese ritualisierte
Uberlegenheitsdemonstration? Sie ist der Versuch, sich in eine
alte Rolle zu fliichten, weil man sich fiir die neue ja schamen
musste.

5. Die moralische Krinkung
Eines der beliebtesten Ausweich-Argumente in den

Klimadebatten des Westens geht so: »Wir diirfen auf keinen
Fall den Eindruck erwecken, dass Klimaschutz unseren



Wohlstand einschriankt, sonst werden wir die Menschen in den
drmeren Landern niemals dazu bringen, klimagerecht zu
wirtschaften, denn die streben ganz zu Recht auch nach
Wohlstand.« Dieses eher paternalistische Argument wird gern
patrouilliert von einer im Westen neuen Ohnmachtsgeste:
Aber die Chinesen! Und die Inder! Nun, die Chinesen
emittieren bislang pro Kopf noch immer weit weniger CO, als
die Amerikaner. Und die Deutschen essen so viel Fleisch wie
die Inder, also: alle Inder zusammen.

Gegen das Argument »Wir diirfen bei der 6kologischen
Wende auf keinen Fall verzichten, denn sonst will der globale
Stiden diese Wende fiir sich nicht« liefe sich leicht
einwenden, dass es der globale Stiden wahrscheinlich ganz gut
fande, wenn der reiche Norden mit seiner langen
Emissionsgeschichte zugunsten der Armeren auf dieser Erde
auf das ein oder andere verzichtete. Doch geht es auch hier gar
nicht um irgendeinen argumentativen Gehalt, sondern um die
Abwehr einer schwer ertraglichen Krinkung. Denn mit ithrem
Ausweich-Argument hiillen sich die reichen Lénder
gewissermallen in die weitaus existenzielleren Note von
Kongolesen und Philippinern, von den Bewohnerinnen
Madagaskars oder Indonesiens. Deren Naturzerstorung kann
schlieBlich durch das eigene Uberlebenwollen legitimiert
werden, jedenfalls besser als im globalen Norden.

Warum aber wird fiir uns im Norden die Atmosphire erhitzt,
der Regenwald abgeholzt, das Meer leer gefischt, wozu
werden die Flachen versiegelt und die »Nutz«tiere gequélt?
Fiir eine in der Geschichte der Menschheit beispiellose
Bequemlichkeit, fiir ebenso andauerndes wie achtloses
Fleischessen, fiir mehr Kleider, als man tragen kann, fiir mehr
Konsumgiiter im Haus, als man zdhlen kann, fiir die



Beschleunigung von null auf hundert in fiinf Sekunden. Und
so weiter. Wir sind nicht riicksichtslos, um Epochales zu
leisten, sondern riicksichtslos, um Dinge zu tun, die wir
eigentlich gar nicht gut finden. Darin liegt eine gewaltige
Selbstkrankung des (reichen) Menschen.

6. Die Bestie der Normalitit

Nichts hat eine solche Macht tiber uns wie die Normalitét.
Denn sie bedeutet ja nicht blof3 die Abwesenheit des
Ungeplanten und Disruptiven, nein, Normalitit will mehr sein,
namlich Privileg und Egalitit in einem. In den reichsten
Landern der Erde hat sich im Laufe der Geschichte etwas als
Alltag herausgebildet, das nicht nur harmlos das eben
»Ubliche« bezeichnet, sondern vielmehr einen Anspruch
formuliert: auf einen fiir viele geradezu fantastischen Luxus an
Konsum, an Sicherheit, aber auch an Mobilitit sowie an all
jenen Vergniigen, die die unterschwellige Odnis der
Normalitit aufspritzen. Wir springen per Flugzeug tliber
Ozeane, und der Kaffee vibriert leise auf den Klapptischen.

Fast alle Gesellschaften der Erde werden extrem nervos, wenn
das BIP mal nicht steigt. Stets wird das jeweils erreichte
Maximum an so gemessenem Wohlstand sogleich zum
absoluten Minimum erklért. Normalitit ist darum ein zutiefst
widerspriichliches Projekt — ein expandierendes, um nicht zu
sagen explodierendes Steigerungsprogramm und zur selben
Zeit ein fast schon utopisch liberambitioniertes
Stabilitdtsversprechen, das Schutz bieten soll vor dem
Extremen und vor denkbaren Katastrophen. Nach dem Motto:
Solange alles normal lauft, passiert auch nichts wirklich
Schlimmes.



Die doppelte Widerspriichlichkeit von Schutz und Expansion
sowie von Privileg und Alltiglichkeit ist eine hochst fragile
Angelegenheit. Es bedarf enormer mentaler und logistischer
Anstrengungen, um diese Art von Normalitét herzustellen
oder sie sich auch nur einzubilden. Beziehungsweise es
bedurfte. Denn nun sind wir in einer Phase der Geschichte
angekommen, in der die Normalitdt den Schutzraum vor dem
Extremen, Ungeplanten oder gar Katastrophalen immer
weniger zu bieten vermag. Und, noch viel gravierender: Die
Normalitét erzeugt aus sich heraus ebenjenes Extreme,
Ungeplante oder gar Katastrophale. Wir gehen arbeiten, wir
fahren Auto, wir essen, wir reisen, wohnen und kaufen uns ab
und zu was Schones oder auch jeden Tag — und nebenher stirbt
der Regenwald, erhitzt sich die Erde, trocknen die Fliisse aus,
sterben die Insekten, flichen Abermillionen Menschen vor den
Fluten oder vor der Trockenheit.

Was ist da los? Die Normalitét ist der Notfall, der Alltag ist
die Bestie? Nicht mal Horrorfilme sehen so etwas vor. Die
beginnen iiblicherweise mit einer Idylle, bei der man schon
nach wenigen Sekunden weil3, dass sie zerstort wird. Fast
immer kommt dabei die Storung von aulen, von Zombies,
Aliens oder Serienmdérdern. Und nun das: Die Idylle ist der
Alien, der Kiihlschrank sein Raumschiff.

Das kann doch wohl gefdlligst nicht wahr sein!
7. Die Grenzen der Politik

Bisher war von Aspekten der 6kologischen Krankung die
Rede, die uns davon abhalten, uns der Klimakrise niichtern zu
stellen und das zu tun, was der Grof3e der Problematik
einigermallen angemessen wiére.



Doch nicht nur fiir unsere Bereitschaft zu handeln ist der
Klimawandel ein einzigartiges Problem, sondern generell fiir
unsere politischen Losungsmechanismen, fiir das Wie des
Politischen. Die Klimakrise stellt, was Politik gar nicht gerne
mag, unwegnuschelbare, klar quantifizierbare Anforderungen
in den Raum, und obendrein setzt sie — was Politik noch
weniger ertragt — Fristen, und zwar kurze. Zeit ist heute kein
Politik ermoglichender, sondern ein die Politik begrenzender
und strukturierender Faktor. Es gibt nicht mehr genug Holz fiir
eine lange Bank.

Die Frage, ob unser demokratisches System zu langsam ist fiir
die Klimakrise, steht schon langer im Raum. Nicht dass man
sie einfach beantworten konnte. Woher will man auch wissen,
ob die Demokratie schnell genug handeln kann, wenn sie es
nicht einmal ernstlich versucht? Doch wie sdhe es denn aus,
wenn eine Demokratie wirklich handeln wollte? Wie genau
unterscheidet sich die Klimakrise von den Krisen und
Problemen der Vergangenheit?

Die Grundlage der vergangenen Jahrzehnte war, dass gewollt
kontrollierte Politik kontrolliert zu gewollten Ergebnissen
fiihrt. Durch das Tempo der politischen Debatte wurde auch
das Tempo der politischen Materie bestimmt. Das gilt noch
immer fiir viele politische Aspekte unseres Lebens. Und zwar
iiberall dort, wo die politische Materie darin besteht, die
Interessen und Sorgen verschiedener Gruppen
zusammenzubringen. Menschen lassen mit sich reden, und
wenn nicht, dann kann man sie vertrosten oder auch mal
weghdren, wenn es nicht allzu viele sind. Die Edelfaule des
Kompromisses und die fade Trostlichkeit des Spéter sind fiir
gewohnlich unabdingbare Bestandteile politischer Prozesse:



Klar hitte man sich die Reformen irgendwie schneller
gewiinscht, aber die positiven Entwicklungen in ihren kleinen
kontrollierten Schritten waren noch immer positive
Entwicklungen. Wenn es der Vater nicht bis an die Uni schafft,
dann die Tochter; wenn der Soli dieses Jahr nicht abgeschafft
wird, dann eben im nédchsten. Und das ist wichtig. Denn man
kann sich ja gut fithlen mit der Kleinheit all der Schritte in die
richtige Richtung, wenn sie garantiert, dass blof3 niemals ein
groBer Schritt in die falsche Richtung kommt. Aber so ist die
Klimakrise eben nicht. Die Geschwindigkeit ist Teil der Krise.

Das Klima lasst bekanntermaf3en nicht mit sich verhandeln
und orientiert sich nicht an unseren Konsensbemiihungen,
sondern einzig und allein an unseren Emissionen. Und
mittlerweile haben wir uns so viel Zeit genommen, die uns die
Natur nie gegeben hat, dass es vom politischen Gefiihl her
grofer, um nicht zu sagen revolutionidrer Handlungen bedarf,
um naturwissenschaftlich gesehen kleine Ergebnisse zu
erzielen. Dieselben Mallnahmen, die vor 30 Jahren gereicht
hitten, wiren heute ein Tropfen auf den mittlerweile doch sehr
heilen Stein.

Diese gewissermalen chronokratischen Verdnderungen
beriihren einen Kern des Politischen. Denn im Ausfechten der
Interessen verschiedener Gruppen hat das Verhandeln selbst,
das Biirokratische, das Langsame einen Eigenwert gehabt. Das
Uberfiihren von blutigen Prozessen in blutarme, gern auch mal
blutleere Verhandlungsmaterie, diese Pazifizierung dessen,
worliber geredet wird, ist einer der groflen Pfeiler einer
friedlichen Gesellschaft. In der Krisendiplomatie gibt es den
Spruch: »Solange geredet wird, wird nicht geschossen.« Aber
solange nur geredet wird, wird weiter emittiert. Die
Zufriedenheit der Verhandelnden und ein friedsamer Verlauf



sind keine hinreichenden Kriterien mehr, zumindest keine
klimarelevanten.

Wie viele andere Probleme der 6kologischen Krinkung, so ist
auch das politische oder demokratische prinzipiell durchaus
l6sbar. Politik und Medien miissten dafiir allerdings weit mehr
als bislang darauf achten, dass es nicht nur um die politische
Mitte zwischen links und rechts oder den Kompromiss
zwischen Interessengruppen geht, sondern auch um die Mitte
zwischen subjektiven Anspriichen und objektiven,
physikalischen Tatbestdnden sowie um die zwischen
Gegenwart und naher Zukunft. Wo Externalisierung der
Nebenfolgen nicht mehr moglich ist, wird ihre rechtzeitige
Internalisierung zum Wesenskern demokratischer Politik.
Freiheit besteht heute immer auch in der Abwehr kollateraler
Zwange.

8. Und alles aus Versehen

Auf der einen Seite also ahnen wir, dass der politische Apparat
sich inhdrent mit der Thematik schwertut, wir erleben die
Verheerungen der Verzogerung. Auf der anderen Seite fiihlen
wir uns als Einzelne ohnmaéchtig. An dieser Stelle sind wir mit
einem besonders schmerzlichen Kriankungsaspekt
konfrontiert, weil er so personlich ist. Hier ahnen wir nicht nur
das Verstorende an der Klimakrise, sondern wir fiithlen es in
uns selbst, sehen es in unseren Freundinnen und Freunden,
unseren Kindern oder Eltern. Climate anxiety nennt sich das
dann, man sorgt sich, ohne vorsorgen zu konnen. Aber diese
anxiety, diese Sorge, ist eben begriindet, sie ist keine
Uberreaktion auf antizipierte Ereignisse, sondern eine
rationale Reaktion auf bewiesene Entwicklungen.



Mit anxiety kann man tiblicherweise umgehen, wenn man sich
vor Augen flihrt, wie klein das Problem doch eigentlich ist
und wie viel Kontrolle man de facto {iber die Situation hat. Im
Falle der Klimakrise konnen wir Individuen das Problem aber
gerade nicht 16sen. Als Einzelne haben wir keine Macht {iber
die globalen Entwicklungen. Einerseits konnte der Hebel fiir
jede Einzelne kaum kleiner sein (jeder Mensch ist nur ein
Achtmilliardenstel Menschheit), andererseits sind wir alle
zusammen dann doch wieder an allem schuld. Schuld und
Unschuld, Komplizenschaft und Ohnmacht flackern hier auf
kaum ertragliche Weise.

Was heifit es liberhaupt, zu handeln? SchlieBlich schmiedet
kaum jemand geheime Plédne fiir den Klimawandel, nur: Das
Verhalten der Einzelnen fiihrt ithn herbei, ohne ihn zu wollen.
Unser Bild des autonomen Akteurs, der einen Entschluss fasst
und diesem Entschluss entsprechend handelt, passt schlicht
nicht auf die Realitdt der Klimakrise. Eine Krise, die so
fundamental und umfassend ist wie diese, blamiert unser
ganzes Wollen. Wir stolpern geradezu durch die nicht
intendierten Folgen unseres Tuns, wir sind deliberative T6lpel.

Und wissen es.
9. Beschamte Freiheit

Wenn es aber stimmt, dass die Menschen im tiefsten Inneren
gekrankt sind von dem, was sie selbst bewirken, welche
Folgen hat das dann fiir den schonsten politischen Begriff, den
die Menschheit je erfunden hat — die Freiheit? Fiir viele, fiir
die allermeisten Freiheiten, die wir genieflen, hat der
okologische Fallout unseres Tuns keine unmittelbare Wirkung:
Versammlungsfreiheit, Gewerbefreiheit, Meinungsfreiheit,



Wabhlfreiheit, Tariffreiheit, Freiheit der Berufswahl und der
Wissenschaft — all diese Freiheiten bleiben weitgehend
unberiihrt. Anders sieht es mit jenen Freiheiten aus, die durch
ihre spezifische, im fossilen Zeitalter eingeiibte Ausiibung zur
okologischen Zerstorung beitragen: Autofahren, Fleischessen,
Vielfliegen, Uberkonsum von Kleidung und so weiter. Mithin
aller Freiheitsgebrauch, der iber den Umweg seiner
»Nebenwirkungen« zu einer Massierung von Zwéngen fiihrt.

Bislang gelang es der Gesellschaft, dem Staat, der Wirtschaft
und der Werbung ganz gut, den Menschen die
Kollateralschiden ihres eigenen Tuns vom Leib zu halten und
den Freiheitskonsum als einen reinen, unschuldigen Akt
erscheinen zu lassen. Der Mensch, der den Ziindschliissel
dreht oder den Anlasserknopf driickt, sollte und wollte
moglichst nicht wissen, was geschehen sein musste, bevor er
dies tun konnte, und was passieren wiirde, sobald er es getan
hatte. Die Sicherung der Olversorgung durch das Militir,
gegebenenfalls durch Kriege; die Subventionierung von Petro-
Autokratien, die dann im zweiten Schritt mit unserem Geld
unsere freiheitlichen Gesellschaften bedrohen; die Zerstorung
von Landschaften zur Beschaffung der Rohstoffe, die fiir den
Bau eines Autos bendtigt werden; die Wohnraumknappheit in
den Stadten nicht zuletzt wegen der Bediirfnisse des
Autoverkehrs; die Verkehrstoten; die Zerstorung von Wéldern
und Auen fiir die Autobahnen; die Zersiedelung der
Landschaften; die CO,- und Stickoxid-Emissionen; der
Feinstaub vom Reifenabrieb — um nur mal einen kleinen
Ausschnitt der Kollateral-Voraussetzungen und der
Kollateralschidden des motorisierten Individualverkehrs zu
zeigen. Von alldem wurde der Mensch bei der Ausiibung
seiner automobilen Freiheit lange verschont.



Nun ldsst sich argumentieren, dass wir iiberhaupt nichts mehr
tun konnten, wenn wir stets und immer alle moglichen
Nebenfolgen unseres Handelns beriicksichtigen miissten. Das
stimmt, der Schmetterling wiirde es nicht mehr wagen, mit
dem Fliigel zu schlagen, wenn er wiisste, dass er damit
womoglich einen Orkan auslost. Allerdings sind die
Proportionen beispielsweise beim Auto genau umgekehrt: Es
miissen stindig Orkane ausgeldst werden, damit am Ende ein
Fliigel geschlagen werden kann. Die Nebenwirkungen unseres
Tuns sind in Wahrheit die Hauptwirkungen. Und das
Nichtwissen um diese Wirkungen ist nicht der Schleier, den
die Freiheit eben auch braucht, vielmehr ist es hochgradig
neurotisierend; zwanghaft muss das Offensichtliche verdriangt
werden. So verwahrlost dieser Freiheitsbegrift zum Anspruch,
konsumieren zu diirfen, ohne von den Folgen wissen und
dafiir einstehen zu miissen. Er ist essenziell antiaufklarerisch.

So offensichtlich das alles sein mag, so sehr kann die
Desillusionierung gleichwohl schmerzen. Weil es eine ganze
Weile sehr schon war, den Ziindschliissel zu drehen, den
Fahrtwind zu genieBBen und nichts weiter. Nur dass es sich
eben im Nachhinein gesehen weniger um eine Freiheit
handelte als um ein vergingliches Privileg. Das nun eben
vergangen ist.

Schade eigentlich.

Kriankung und Heilung

Mit der 6kologischen Krankung wire ein Teil jener gewaltigen
Kraft portritiert, die zumindest den westlichen Menschen

davon abhalt, sich mit der Klimakrise in der ihr eigenen Grof3e
und Dringlichkeit zu befassen. Die vermutete Verletzung ist



eben grofer als die manifeste Bedrohung. Der Mensch leidet
starker unter seiner Krankung als unter der Krankheit der
Erde?

Was folgt daraus? Freud ging davon aus, dass die kosmische,
die biologische und die psychologische Krankung in dem
Moment an Wucht verlieren, da man sie ausspricht. Das
Ahnen hat mehr Macht iiber unsere Psyche als das Wissen, das
Fiirchten mehr als die Gefahr, das Verdringen mehr als das zu
Verdringende. Darauf kann man auch bei der vierten
Kréankung hoffen, immerhin ist sie bisher nicht Teil eines
breiten 6ffentlichen Diskurses, allenfalls lugt sie hier und da
hervor. Doch das Aussprechen allein wiirde hier nicht
geniigen. Denn bei Freuds Krankungen sind die Menschen
nicht dafiir verantwortlich, dass die Erde sich um die Sonne
dreht, die Vorfahren des Menschen keine Menschen waren
und das Es im Ich ein liederliches Regiment fiihrt.

Genau das ist bei der Klimakrise anders. Sie ist
menschengemacht und durch Menschen zu lindern. Man kann
sich auch nicht an sie gewdhnen, weil sie »von allein« immer
schlimmer wird. Insofern vermag man diese neue Kriankung
nicht durch blofes Aussprechen und Hinnehmen zu heilen,
stattdessen bedarf es eines anderen Tuns. Karl Marx hat
gesagt: »Die Philosophen haben die Welt nur verschieden
interpretiert, es kommt darauf an, sie zu verdndern.« Na, das
war oft falsch, weil es die Philosophie verengt hat. Bei der
Klimakrise jedoch trifft es zu. Sie wird uns kranken, solange
sie voranschreitet, man kann sie nicht weginterpretieren, nur
real bremsen.

Eine Menschheit beispielsweise, die sich gegen die neue
Fatalitdt stemmt, wiirde sich damit eine neue



Menschheitsgeschichte schaffen, eine beschidigte, aber doch
keine beschdmende. Eltern, die alles in ihrer Kraft Stehende
tun, um die materiellen Voraussetzungen der Freiheit und des
Wohlergehens ihrer Kinder zu erhalten, kdnnen mit diesen
Kindern wieder anders sprechen. Die Politik kdnnte sich neue
Regeln geben, die biografische Krinkung wiirde durch
Neugier und neues Denken relativiert, der Mensch als
planendes Wesen konnte wieder zu Ehren kommen, indem er
Eingriffstiefe und Eingriffsheftigkeit verringert, das Wissen
iiber die Folgen systematisch erhoht und so den kollateralen
Anteil seines Tuns aktiv verringert. Er konnte nebenbei
erwachsener werden, indem er authort, wie ein trotziges Kind
die Nebenwirkungen seiner Konsum- und Reisefreiheit zu
leugnen und damit einen der wichtigsten Werte der Welt — die
Freiheit — zu banalisieren.

Ja, es handelt sich bei der 6kologischen Wende um eine der
grofiten Transformationen in der Geschichte der Menschheit.
Auf der anderen Scite war diese Menschheit aber auch noch
nie so wissend, so michtig, so vernetzt wie heute. Die
Voraussetzungen sind da, das Problem ist weder
wissenschaftlicher noch technischer Natur, sondern rein
mental.

Man muss die vierte Krinkung also nicht einfach ertragen.
Man kann etwas dagegen tun, was doch recht trostlich ist. Und
sehr wiirdig.

Bernd Ulrich ist stellvertretender Chefredakteur der ZEIT.
Sein Sohn Fritz Engel promoviert in Philosophie

Artikel - Der verletzte Mensch:
https://epaper.zeit.de/article/c8dc171f6817a9¢78 1 ccfc7ab10cct



86696bal1b4051dc452d7be5be311088ce69



