Deutschland und Israel

Ist das Schweigen meiner Eltern auch meines?

Seit dem Anschlag der Hamas auf Israel steht fir den Schauspieler Edgar Selge alles infrage.
Uber Deutschland, Israel, die Kultur und die Trauer.

Gastbeitrag von Edgar Selge

Seit bald zwei Monaten, seit dem 7. Oktober, ist ein "Weiter so wie immer" flir mich nicht mehr
moglich. Immer noch stehen der Vorwurf und das Erstaunen Uber das relative Stillschweigen in der
Kulturszene im Raum, Uber das Ausbleiben eines umfassenden, spontanen Ausdrucks des
Mitgefihls in der Bevoélkerung, und besonders eben unter den Kulturschaffenden, zuletzt formuliert
von Michel Friedman im Interview mit dem rbb. Es ist die Kélte einer "Ja-aber-Debatte", die er und
viele andere zu Recht beklagen, die jede Warme der Zuwendung im Keim erstickt und deren
Abwesenheit so verletzend ist.

Das Schweigen - wenn ich dem auf den Grund kommen will, kann ich es nicht in dieser
allgemeinen Form stehen lassen, sondern muss es auf mich beziehen und mich nach meinem
eigenen Schweigen befragen.

Was ich hier tat, kam mir fragwirdig und hohl vor

Am 7. Oktober war ich in Stdtirol bei Dreharbeiten zu einer Romanverfilmung. Die Sonne schien,
als hatte sie keine andere Wahl, es waren endlos in die Verlangerung gehende, wegen des
Klimawandels nur argwéhnisch zu genieBende Spatsommer-Herbsttage, mit einer nicht
totzukriegenden Warme in der Luft. Eine Szene, die wir zwei Tage spater drehten, fand an meinem
Sterbebett statt: Mit letzten Kréften versuche ich in dieser Szene, einer jungen potenziellen
Selbstmdrderin Mut zum Leben zu machen. Also - es war schon eine existenzielle Situation, die
auch einem gravierenden geschichtlichen Einschnitt hatte standhalten kénnen.

Das tat sie aber nicht. Seit dem 7. Oktober kam mir alles, was ich tat, fragwurdig und hohl vor, es
schien mir nicht mehr viel wert.

Ich habe versucht, diesen subjektiven Eindruck einer inneren Entwertung meiner Arbeit als
Schauspieler drei Wochen spater bei einer Dankesrede bei den Biberacher Filmfestspielen zu
formulieren. Als die Veranstalter mich zur Veréffentlichung meiner Satze drangten, winkte ich ab,
weil sie mir nicht allgemeingultig genug erschienen. Ich glaubte, es reiche, wenn ich mich mit
meiner Frau unseren judischen Freunden und Bekannten zuwende und sie unser Mitflihlen
spuren lasse.



Das stimmt aber nicht: Es reichte nicht. Und es reicht immer noch nicht.

Das Schweigen, bleiern und trotzig, war und ist in mir anwesend, und ich weif3, dass es das
bleiben wird, solange ich es nicht explizit benenne und breche.

Mein Bruder trieb unseren Vater an den Rand der Verzweiflung

Mein Schweigen erinnert mich an ein anderes Schweigen - das ich gut kenne und das mir mein
Leben lang zu schaffen macht. Ich meine das meiner Eltern, mit dem ich wéhrend der Flnfziger-
und Sechzigerjahre konfrontiert war, ihr Schweigen zum Mord an ihren judischen Mitburgerinnen
und Mitburgern wahrend der Nazizeit. Denn dieses Schweigen meiner Eltern ist ein sehr wichtiger
Bestandteil meiner persdnlichen Identitat.

Bei uns zu Hause wurde die Diskussion um dieses Schweigen von einem meiner alteren Brider
aufgebrochen, er trieb meine Eltern, vor allem unseren autoritaren Vater, mit seinen Fragen an den
Rand der Verzweiflung. Spéater, nach dem Tod meines Vaters, machte ich es ahnlich mit meiner
Mutter. Ich drickte sie mit meinen Fragen und Vorwdrfen in die Enge, bis sie mich bat, ihre
Wohnung zu verlassen, weil sie von Magenstichen gepeinigt wurde.

Als Kind war ich Zuschauer, manchmal auch Zindler dieser Auseinandersetzungen, die ich damals
dann selber nicht geflhrt habe. Spater war ich der Akteur. Die Schérfe, in der diese Diskussionen
gefuhrt wurden, faszinierte mich, und sie traumatisierte mich zugleich. Es waren Angriffe auf die
Persdnlichkeit meiner Eltern, auf inren Charakter, es war ein Anprangern ihres Versagens, ihrer
Llgen, ihrer Vergesslichkeit, ihres Selbstbetrugs. Es gab keine Argumente - nur Verurteilungen.

Vielleicht, denke ich jetzt, bin ich durch diese Situationen ein "Ja-aber-Mensch" geworden, einer,
der geradezu manisch die "andere" Seite sieht, wenn es darum geht, eine barbarische und
unmenschliche Situation als solche tUberhaupt wahrzunehmen, zu empfinden und zu benennen.

In den Siebzigerjahren, als ich an den Minchner Kammerspielen mit meiner Arbeit als
Schauspieler begann, auch in den Achtzigerjahren noch herrschte auf der Biihne und im Film ein
Legitimationszwang, verbunden mit einer Glaubensfrage: Welche Relevanz hat das, was du tust,
fur die Gesellschaft? An welchem Ort spielst du was fir ein Stlick und warum. Theater wie die
Schaubulhne unter Peter Stein oder das Theater Claus Peymanns in Stuttgart und Bochum, Filme
wie die Volker Schléndorffs oder Reinhard Hauffs galten als Ausweis flr Arbeiten mit
gesellschaftsrelevanter Bedeutung. "Gesellschaftliche Relevanz" - das war das Zauberwort, der
Schlisselbegriff flr jede Tatigkeit im westdeutschen Kulturbetrieb, und der Wunsch, auf diese
Weise legitimiert arbeiten zu dirfen, war Ubergreifend und lag immer in der Luft. Auch die
Muanchner Kammerspiele unter Dieter Dorn - Uber zwanzig Jahre lang der Arbeitsplatz flir meine
Frau Franziska Walser und mich - waren ein Ort, an dem die politische Aktualitat eines



Theaterabends gleichberechtigt neben seiner asthetischen Qualitat stand. Bis heute gehért das fur
mich zusammen und entscheidet Uber Wertschatzung und Lust an meiner Arbeit.

Angela Merkels Definition von Israels Existenz als Staatsrason aller Deutschen konnte daher von
mir und vielen meiner Generation lautlos tibernommen werden. Und mir scheint, letztlich beruht
auch diese Definition auf dem Schweigen der Generation meiner Eltern.

Wozu das alles, wenn Juden hier nicht mehr geschutzt sind?

Inzwischen kommt es mir vor, dass die Luft im 6ffentlichen Raum dinn geworden ist, dass wir
kaum reden kdnnen, ohne uns gegenseitig zu bewerten und herabzusetzen. Es fallt uns
zunehmend schwer, Argumenten einfach zuzuhdren, wenn sie nicht unsere eigene Meinung
widerspiegeln. Das persdnliche Risiko, mit dem sich jemand einem 6éffentlich vorgetragenen
Standpunkt aussetzt, nehmen wir kaum noch wahr. Der Ton der Empérung Uber andere ist uns
lieber als die Wertschétzung einer Vielfalt von Argumenten.

In den letzten Wochen habe ich gelernt, dass sich jidische Menschen seit dem 7. Oktober in
Deutschland nicht sicher sein kénnen vor Angriffen und offen zur Schau getragener Verachtung.
Wenn das so ist, dann hat das Folgen fir mich persénlich: Ich habe keine Identitat in diesem Land,
wenn judisches Leben hier nicht geschitzt ist.

Wenn Juden in Israel nicht sicher leben kénnen, dann sollten sie umso mehr hier bei uns sicher
sein. Hier bei uns Deutschen muss der sicherste Ort Gberhaupt fir sie sein.

Ich weiB, was lahmendes Schweigen bedeutet. Ich verbringe jeden Tag damit. Die fremden Texte
einer neuen Rolle wirge ich heraus, um mit ihrer Hilfe mein eigenes Schweigen zu brechen. Ich
habe ein Buch Uber meine Kindheit und Familie geschrieben, um aus meinem Schweigen heraus
eine eigene Erzahlung zu finden Uber den Echoraum, dem ich entstamme.

Jetzt, mit diesem kleinen Text hier, versuche ich erneut, mein Schweigen zu lGberwinden,
ungeschickt und hélzern: Wenn jludisches Leben hier nicht sicher ist, dann bin ich auch nicht
sicher, dann ist kein Satz, kein Wort von mir etwas wert.

Die Geschichte meiner Eltern ist von ihren Fehlentscheidungen wahrend der Nazizeit und dem
anschlieBenden Schweigen dartiber gepragt. Allerdings schlieBt meine Liebe zu ihnen dieses
Schweigen mit ein, das sie an mich weitergegeben haben. Ich habe dabei lange etwas
verwechselt: Sie waren nicht unfahig zu trauern, sondern sie waren unféhig, ihrer Trauer Ausdruck
zu verleihen, und dadurch war die Trauer in ihnen selbst nicht als humane, trostliche Form
vorhanden, sondern als ein selbstzerstorerischer, bitterer Schmerz.



Um diesen Unterschied zu erkennen, habe ich ein ganzes Leben gebraucht. Denn gleichguiltig
gegenuber ihrer Vergangenheit waren meine Eltern nicht. Sie waren nur unfahig, dariber zu
sprechen. Das ist genau das Schweigen, das sie mir mitgegeben haben. In diesem Schweigen ist
auch ihr Sich-Schamen, sind ihre Selbstvorwirfe enthalten, auch die haben sie mir vermacht

und mitgegeben.

Irgendwann, in den Siebzigern, reisten meine Eltern nach Auschwitz, dann nach Israel. Uber die
Wirkung dieser Reisen sprachen sie nicht. Nur, dass diese Reisen in ihnen arbeiteten, das konnte
ich sehen, wenn ich genau zuhérte und hinschaute. Ihr Schweigen hat mich angesteckt. Vielleicht
geht es noch mehr Menschen so wie mir.

Wir haben eine Herkunft. Und sie pragt uns, ob wir wollen oder nicht

Robert Habeck spricht in seiner wichtigen Rede zum 7. Oktober und zum Antisemitismus in
Deutschland vom Schweigen seiner GroBeltern. Es ist wesentlich fir die auBerordentliche Wirkung
seiner Videobotschaft, dass die Kraft seiner Argumentation in der Erfahrung und Erwéhnung seiner
familiaren Situation wurzelt. Wir alle leben nicht in einem luftleeren, von unseren moralischen
Wunschvorstellungen erfullten Raum, sondern wir haben eine Herkunft, die uns mehr pragt, als
uns vielleicht lieb ist. Auf diese Herkunft miissen wir gerade jetzt zurlckgreifen, wenn wir uns
orientieren wollen in einem historischen Moment barbarischer Uberfalle und einer sténdigen
Verdrehung von Begriffen wie Freiheitskampf und Terror, Selbstverteidigung und
Kriegsverbrechen. Vielleicht féllt es Robert Habeck in seiner Generation etwas weniger schwer als
mir und meinen Altersgenossinnen und -genossen, sich von seinem Schweigen zu befreien.

Einen beeindruckenden Bogen macht Habeck am Schluss seiner Ansprache, als er darauf
hinweist, dass die unverbrichliche Solidaritat mit judischen Menschen in unserm Land um keinen
Preis mit einer Verurteilung der bei uns lebenden Muslime kompensiert werden darf.

Dies ist keine "Ja-aber" Verbindung, sondern eine Konsequenz unserer Solidaritat mit den Juden
auf der ganzen Welt.

Edgar Selge, 75, zahlt zu den profiliertesten deutschsprachigen Bihnen- und Filmschauspielern.
2021 veroéffentlichte Selge bei Fischer seine hoch gelobte, autofiktionale Erzahlung "Hast Du uns
endlich gefunden".



