
Süddeutsche Zeitung
NAHOST-KONFLIKT

Siedlerkolonie Israel?
Ein Essay von Volker Weiß

18. Dezember 2023 
In den Augen mancher Kritiker Israels erscheint der Nahostkonflikt als eine 
Art Neo-Western. Im Taumel von Raumnahme und Gewalt, so ihr Eindruck, 
hat das Konventionelle seine Gültigkeit verloren. Das Niedermetzeln eines 
Siedlertrecks durch bedrängte Natives mag grausam in Szene gesetzt sein, 
im Kontext der Rahmenhandlung hat es aber nach dieser Lesart durchaus 
seine Berechtigung.

Spätestens seit der Documenta fifteen ist klar, dass sich solche Sichtweisen 
auch in der Kunstszene großer Beliebtheit erfreuen. Exemplarisch dafür ist 
die Performance zum Gazakrieg, die in der Berliner Universität der Künste 
stattfand. In schmerzhafter Schlichtheit hielten schwarz gekleidete Darsteller 
dem Publikum rot bemalte Hände entgegen, um auf die „blutigen Hände“ des 
Westens hinzuweisen. Begleitet war das Spektakel von Parolen gegen 
„Kolonialismus“, „Genozid“ und für die „Freiheit Palästinas“. In diesem Milieu 
bewegt der Konflikt die Gemüter wie kaum ein anderer, ganz im Sinne Achille 
Mbembes scheint man dort die „Besetzung Palästinas“ für den „größten 
moralischen Skandal unserer Zeit“ zu halten.

Möglicherweise hilft ein Perspektivenwechsel, solch simplifizierende 
Vorstellungen zu korrigieren. Was heute als Palästinakonflikt gilt, war stets 
ein Kampf verschiedener Strömungen um Hegemonie, in dem die 
Handlungsoptionen Einzelner begrenzt blieben. Eine Darstellung, die Israel 
aus dem Fokus nimmt, kann verdeutlichen, wie sich darin in mehr als sieben 
Jahrzehnten zahlreiche Interessen zu einem kaum entflechtbaren Ganzen 
verbinden konnten.

Die arabischen Binnenkonflikte sind seit dem Abzug der Europäer und 
bis heute ohne Zahl

Die Wurzeln des Problems reichen bis zurück in die Zeit des 
Hochimperialismus. Das betroffene Gebiet zählte zur Erbmasse des 
Osmanischen Reiches, in dessen Niedergang Ende des 19. Jahrhunderts 
sich bereits die wichtigsten politischen Kräfte herausschälten: Die arabische 
Haschemiten-Dynastie strebte nach der Gründung eines Großreichs, 



europäisch inspirierte Nationalismen und erste Formen des Panislamismus 
verfolgten eigene Pläne. Doch zunächst sollten Frankreich und 
Großbritannien 1916 die ehemals osmanischen Gebiete mit dem Sykes-
Picot-Abkommen nach klassisch kolonialer Manier untereinander aufteilen. 
Später wandelte der Völkerbund dann deren Zugriff in nur wenig 
abgemilderte „Mandate“. Nach Abzug der Europäer entfaltete sich 
hauptsächlich der Konflikt zwischen Monarchisten und Nationalisten.

 
Foto: STR/AFP

Ironischerweise haben bereits die israelischen „Neuen Historiker“, die wie 
Benny Morris den nationalen Gründungsmythos vom Kampf gegen eine 
Übermacht im Palästinakrieg 1948 hinterfragten, auf die Bedeutung der 
arabischen Binnenkonflikte hingewiesen. Aus ähnlichen Motiven hob auch 
der US-Historiker Joshua Landris die Zerstrittenheit der Angreifer hervor. 
Syrien, Ägypten und Saudi-Arabien hatten demnach die haschemitisch 
regierten Alliierten Jordanien und Irak verdächtigt, unter dem Vorwand der 
Eroberung Palästinas ein eigenes großarabisches Imperium errichten zu 
wollen. Immerhin war die Dynastie nicht lange zuvor aus Mekka und 
Damaskus vertrieben worden.



Die Gründung eines Staates Palästina war kein gemeinsames Ziel – und 
Israels Kriegsglück wurde vom Misstrauen innerhalb der Allianz begünstigt.

„Arabische Republik“? Ägypten, Syrien, Irak – sie alle wollten jeweils 
die Führungsrolle

Jordanien konnte 1948 zwar das Westjordanland sowie Jerusalem besetzen, 
die innere Ordnung der arabischen Länder geriet jedoch in den Folgejahren 
ins Wanken. In Ägypten putschte das Militär, im Irak fiel das Haupthaus der 
Haschemiten einer Revolution zum Opfer, aus der Dynastie konnte sich 
lediglich Jordaniens König Abdullah I. halten, wurde aber 1951 von einem 
arabischen Nationalisten erschossen. Der Zwist schwelte auch weiter, als 
Israel nach der erneuten arabischen Niederlage 1967 zur Besatzungsmacht 
wurde und sich die palästinensische Basis nach Jordanien verlagerte. Die 
PLO, in der mittlerweile Jassir Arafats Fatah den Ton angab, versuchte 1970, 
den König zu stürzen.

 
Foto: ZAVEN VARTAN/ASSOCIATED PRESS

Zur Unterstützung marschierten syrische Truppen in Jordanien ein, wurden 
jedoch zurückgeschlagen. Die PLO entwich nach Libanon, wo sie erneut 
einen Bürgerkrieg auslöste. Die imperialen Ambitionen des haschemitischen 
Herrscherhauses waren gescheitert und Israel sollte sich für Jordanien vom 



Feind zur Garantiemacht wandeln. Der Konflikt blieb jedoch unter anderen 
Vorzeichen erhalten.

 
Foto: imago stock&people

Spätestens ab dem Suez-Krieg 1956 hatte der panarabische Nationalismus 
die Massen gewonnen, innerhalb dessen sich dann die Baath-Parteien mit 
einem Hybrid aus Nationalismus und Sozialismus herauskristallisieren 
sollten. 1958 vereinigten sich sogar Syrien und Ägypten zu einer „Arabischen 
Republik“, die aber nur drei Jahre Bestand hatte. Die arabische Einigung 
blieb ein Konstrukt, da nun Ägypten, Syrien und der Irak jeweils die 
Führungsrolle beanspruchten. Auf übergeordneter Ebene begannen die 
Koordinaten des Kalten Krieges das Geschehen neu zu strukturieren. 
Nominell waren die arabischen Staaten zwar blockfrei, doch vor allem für 
Ägypten wurde die Sowjetunion zum wichtigen Handels- und 
Rüstungspartner. Israel hingegen war an die USA gerückt und hatte mit 
Großbritannien und Frankreich um den Suezkanal gekämpft, obwohl 
zionistische Gruppen vor der Staatsgründung noch einen Guerillakrieg gegen 
die britische Mandatsmacht geführt hatten. Nun wagte Israel ein riskantes 
Abenteuer an der Seite des ehemaligen Gegners, doch die Suez-Krise wurde 
in einer ganz anderen Hinsicht zur Zeitenwende: Die neuen Supermächte 
USA und Sowjetunion legten Wert auf eine Beruhigung der Lage und 
erzwangen über die Köpfe der Akteure hinweg gemeinsam das Ende der 
Intervention. Ein Novum, mit dem die Weltordnung des 19. Jahrhunderts 
endgültig Geschichte war.



Hauptprofiteur von Hass und Metzelei in Nahost: die Herrscher in 
Teheran

Parallel zu dieser Entwicklung hatten immer auch panislamische 
Organisationen auf das Geschehen eingewirkt, die jenseits von Monarchie 
und Republik eine eigene Agenda verfolgten. Die Hinrichtung von Sayyid 
Qutb, dem Chefideologen der Muslimbruderschaft, durch Ägyptens Präsident 
Nasser 1966 machte diese weitere Bruchlinie sichtbar. Auch in Syrien wurden 
die Muslimbrüder mit aller Härte verfolgt, islamistische Aufstände gegen das 
Baath-Regime führten seit den Siebzigerjahren zu Tausenden Toten und der 
Zerstörung der Stadt Hama. Diese Vorgänge wurden im Westen ebenso 
hingenommen wie die Verheerungen, die Assads Truppen im aktuellen 
syrischen Bürgerkrieg anrichteten. Die Konfliktlinie flackerte auch andernorts 
wieder auf, 2013 putschte in Ägypten der Militärherrscher Sisi in der Tradition 
Nassers den Muslimbruder Mursi aus dem Präsidentenamt. Die Stärke dieser 
straff organisierten Gruppe in Gaza ist heute ein Grund für Ägyptens 
Passivität.

 

Alle diese Ereignisse wirkten sich stets auf Israel aus. Nach dem Ende von 
Panarabismus und Blockkonflikt konnten islamistische Gruppen ihre Macht 
gegen die Fatah-geführte Autonomiebehörde ausbauen. Da wesentliche 
Akteure des arabischen Nationalismus wie der Gründer der Baath-Partei, 
Michel Aflaq, und PFLP-Chef George Habasch Christen waren, veränderte 
die Dominanz islamischer Gruppen auch das Machtgefüge innerhalb der 
arabischen Gesellschaften. Zahl und Einfluss der Christen im gesamten 
Nahen Osten sinken durch Verfolgung und Auswanderung seit Jahren. Mit 
der nun primär islamischen Legitimation des Kampfes kamen neue Probleme. 
Mittlerweile versucht auch Iran, zur führenden Macht der Region zu werden. 



Teheran nützt den Palästinakonflikt als Vorwand für die strategische Präsenz 
der Hisbollah in Libanon. Diese steigert das Risiko einer Konfrontation Irans 
mit Erdoğans Türkei, dessen neo-osmanische Außenpolitik den Konflikt 
ebenfalls ausbeutet. Um das Chaos perfekt zu machen, treffen im 
Hintergrund Interessen Russlands und der USA aufeinander. Allein diese 
Hegemoniekämpfe zeigen, dass die Dynamik keineswegs nur in der 
israelischen Politik gründete. Vielmehr ist Israel eine Karte, die jederzeit zur 
Durchsetzung ganz anderer Interessen ausgespielt werden kann. Die 
Palästinenser werden von ihren angeblichen Freunden seit Jahrzehnten 
primär als Verfügungsmasse zur Eskalation gesehen. Angesichts ihrer 
Behandlung durch ihre arabische Verwandtschaft drängt sich fast der 
Verdacht auf, dass ein wirtschaftlich erfolgreicher Palästinenserstaat dort 
sofort Begehrlichkeiten wecken würde.

Wieso sind 900 000 geflüchtete Juden so selten mal ein Thema?

Die Solidaritätsszene nimmt das nicht wahr, ihr Bild vom „europäischen 
Siedlerkolonialismus“ ist voller blinder Flecken. Israel ist keine „weiße“ 
Gesellschaft, sondern ethnisch und kulturell diverser als manch anderer Staat 
der Region. Davon zeugen schon 20 Prozent arabische Israelis, Christen, 
Drusen, Beduinen, Armenier und andere. Die Religionsgemeinschaft der aus 
Iran stammenden Bahai unterhält einen großen Tempel in Haifa, während sie 
in Iran systematisch verfolgt wird. Schon vor dem Zionismus gab es eine seit 
der Antike präsente jüdische Bevölkerung, etwa die Hälfte der Israelis stammt 
selbst aus dem Nahen Osten. Damit erscheint auch die Flüchtlingsfrage – 
eines der Hauptargumente der Palästina-Solidarität – in einem anderen Licht: 
Denn während die circa 750 000 palästinensischen Flüchtlinge der 
israelischen Staatsgründung von 1948 auch aufgrund ihrer bis heute von 
arabischen Staaten verweigerten Integration einen festen Platz im 
internationalen Bewusstsein haben, sind die circa 900 000 Juden, die im 
Zuge des Nahostkonfliktes aus islamisch dominierten Staaten vertrieben 
wurden, öffentlich kaum ein Thema.

Der Historiker Nathan Weinstock hat in einer umfangreichen Arbeit diese 
„quasi vollkommene Säuberung der arabischen Welt von ihrer jüdischen 
Komponente“ nachgezeichnet. Er beschrieb die Vertreibung aus dem Nahen 
Osten einschließlich Irans binnen weniger Jahrzehnte, darunter aus Ländern, 
in denen Juden schon zu vorislamischen Zeiten gelebt hatten. Weinstock, 
ursprünglich spezialisiert auf die jüdische Arbeiterbewegung, frappierte vor 
allem die Ignoranz der Linken gegenüber diesem Geschehen. Juden waren in 
den arabischen Ländern führend bei der Gründung kommunistischer Parteien 



und der Organisation des antikolonialen Widerstandes beteiligt gewesen. Mit 
dem zionistischen Gedanken hatten sie hingegen meist wenig anfangen 
können, was sie aber nicht vor Verfolgung und Vertreibung bewahrte. Die 
progressiven Bewegungen im Westen wollten all dies jedoch nicht wissen. 
Für Weinstock ein merkwürdiger Kontrast „zu der Inbrunst, die das 
Engagement für die Sache der palästinensischen Flüchtlinge auszeichnet“.

Alles, was das Dogma vom „weißen Kolonialstaat Israel“ störte, sollte 
weg

Während sich weltweit Intellektuelle der „Sichtbarmachung“ der 
palästinensischen Flüchtlinge verschrieben, ließen sie die jüdischen 
Flüchtlinge verschwinden. Der angesehene libanesisch-britische 
Sozialhistoriker Albert Hourani untersuchte zwar detailliert die 
gesellschaftlichen Umbrüche im Nahen und Mittleren Osten, schrieb aber 
lediglich verschämt vom „Zuzug“ orientalischer Juden nach Israel. Auch 
Edward Said erwähnte die jüdischen Vertriebenen nur am Rande. Wenn sie 
überhaupt wahrgenommen wurden, dann galten sie als „jüdische Opfer des 
Zionismus“, nicht der islamischen Gesellschaften. Anders als bei den 
Palästinensern wurde kein Rückkehrrecht gefordert oder Verständnis für 
verhärtete Positionen gezeigt. Denn obwohl die orientalischen „Mizrachim“ in 
Israel selbst Diskriminierung zu beklagen hatten, fanden sie dort eher in der 
Rechten ihre politische Heimat. Ihre Stimmen galten als ausschlaggebend, 
als der Likud 1977 erstmals mit Menachem Begin den Ministerpräsidenten 
stellte.

Anstelle der vorherrschenden Schemata Orient/Okzident beziehungsweise 
Schwarz/Weiß müssten in der Debatte zum Nahostkonflikt die Widersprüche 
mehr Geltung bekommen. Juden wurden von Antisemiten in Europa und den 
USA als „nicht weiß“ klassifiziert, sie hätten als Leidensgenossen gewürdigt 
werden können. Edward Saids Position, dass der Orientalismus des Westens 
„stets mehr der ihn gebärenden Kultur als seinem vermeintlichen 
Gegenstand“ entsprochen habe, lässt sich auch auf die Darstellung der 
Juden des Orients anwenden. Da ihre Existenz jedoch das Dogma vom 
„weißen Kolonialstaat Israel“ störte, wurden sie aus der Wahrnehmung seiner 
Epigonen getilgt.

Stattdessen aktivierte der Antizionismus bereits überlieferte Deutungsmuster. 
Schon in den Ländern des Ostblocks waren die Begriffe Antisemitismus und 
Antizionismus austauschbar. Immer wieder hatten dort „antizionistische“ 



Kampagnen zur Flucht von Juden geführt. Die Propaganda verknüpfte mit 
dem Zionismus schlicht dieselben Eigenschaften, die der Antisemitismus für 
die Juden bereithielt: Kosmopolitismus, Illoyalität und Verrat des Volkes an 
das Kapital und den Imperialismus, nur wurde aus dem Vorwurf der 
Heimatlosigkeit nun der des Landraubes. Besonders manifestierte sich diese 
Parallele in Bildern, die ungeniert aus dem Fundus judenfeindlicher 
Darstellungen schöpften.

Der Nazifilm „Jud Süß“ wurde zum Kassenschlager, in Ägypten, Syrien, 
dem Irak

Im Nahen Osten wurde all das bereitwillig aufgenommen: Ein besonders 
drastisches Beispiel dafür ist die Zweitverwertung des nationalsozialistischen 
Propagandafilms „Jud Süß“.

 
Foto: SZ Photo

Der Historiker Bill Niven belegt in einer neuen Studie die Verbreitung des 
antisemitischen Machwerks bei Israels feindlichen arabischen Nachbarn. Er 
zitiert Thomas Harlan, den Sohn des Regisseurs Veit Harlan, der seinem 
Vater Anfang der Fünfzigerjahre von Filmplakaten im arabischen Teil 
Jerusalems schrieb. Zur selben Zeit meldete die deutsche Gesandtschaft 
alarmiert aus Bagdad ausverkaufte Vorstellungen, unterbrochen von „lauten 
Zwischenrufen gegen das Weltjudentum und für die arabische Einigkeit“, 



flankiert wurden die Vorführungen mit antisemitischen Zeitungsberichten und 
Lobpreisungen Adolf Hitlers.

Neben westdeutschen Filmhändlern, die – von westdeutschen Behörden 
unbehelligt – den Film arabischen Regierungen bis hin zum saudischen 
Königshaus anboten, sahen ihn auch die DDR und Sowjetunion als probates 
Mittel ihrer geopolitischen Agenda. Mindestens in den Fünfziger- und 
Sechzigerjahren konnte so Goebbels Propaganda in Libanon, in Syrien, dem 
Irak und Ägypten die Kinos füllen. Mitunter, schreibt Niven, gab es geringe 
Anpassungen, die einem bis heute bekannten Muster folgten: „Überall dort, 
wo in der Originalfassung das Wort Jude vorkam, wurde es in der arabischen 
Synchronisation mit Israeli oder Zionist wiedergegeben.“

Diese Entwicklung hätte anders verlaufen können, schließlich wurde der 
Zionismus auch von einem sozialistischen Impuls getrieben und war selbst 
Akteur der Dekolonialisierung: Israel war im Konflikt mit der britischen 
Kolonialmacht und mit Unterstützung der UdSSR gegründet worden. 
Andererseits stand der Zionismus nicht nur in den Augen europäischer, 
sondern auch arabischer Nationalisten in Verdacht, eine Agentur der „jüdisch-
bolschewistischen Weltverschwörung“ zu sein. Trotzdem blieb das Verhältnis 
der Bolschewiki selbst zum Zionismus jedoch ablehnend. Moskau verlangte 
von der Kommunistischen Partei Palästinas die „Arabisierung“, um sie 
„anstelle einer Organisation von jüdischen Arbeitern zu einer wahrhaft 
territorialen Partei zu machen“.

Kein Wildwestfilm, sondern eine israelische TV-Serie sah die Dinge 
schon 2015 kommen

Hier zeigte sich wieder die Paradoxie der Situation, denn während 
Antisemiten aus dem jüdischen Beitrag zur marxistischen 
Emanzipationshoffnung ein „jüdisches Wesen“ des Kommunismus 
konstruierten, wurde dieser Anteil vom Sowjetkommunismus schlicht 
verleugnet.

Eine Betrachtung, die einmal nicht Israel, sondern vor allem seine Feinde ins 
Zentrum stellt, führt vor Augen, dass das nahöstliche Katastrophenszenario 
seit Jahrzehnten von unzähligen Faktoren beeinflusst wird. Israel ist trotz 
seiner militärischen Stärke nie wirklich Herr des Geschehens gewesen. Das 



Land dient viel mehr als kleinster gemeinsamer Nenner in den Interessen 
völlig unterschiedlicher Akteure. Um das zu durchschauen, bedarf es mehr 
als des Geredes vom „weißen Siedlerkolonialismus“.

Tatsächlich, um wieder zur Populärkultur zurückzukehren, war es kein 
Wildwestfilm, sondern die seit 2015 produzierte israelische TV-Serie „Fauda“, 
die das Geschehen vom 7. Oktober antizipierte. Darin plant die Hamas einen 
Massenmord an Juden mit Giftgas, um das ganze Machtgefüge der Region 
zu ändern. Ihr Kalkül: Israel durch maximale Grausamkeit zur härtesten 
Antwort und dann alle islamischen Staaten in einen Krieg gegen Israel zu 
zwingen.

Der Plan scheitert, aber vorher müssen viele Menschen sterben.

Volker Weiß, geboren 1972, ist Historiker und Publizist. Einer seiner 
Forschungsschwerpunkte ist die Geschichte und Gegenwart der 
extremen Rechten. Er forscht in Hamburg.


